IV Domenica Tempo Ordinario “A” — 1 Febbraio 2026

I Lettura: Sof 2,3; 3,12-13
II Lettura: 1Cor 1,26-31
Vangelo: Mt 5,1-12

- Testi di riferimento: Dt 7,7; 1Sam 16,7; Sal 35,10; 37,11; 40,18; 70,6; 76,10; Pr 11,18; 16,19; Is
57,15; 61,1-3; Ger 17,5-8; Mt 6,33; 10,22-25; 11,5.29; 19,14; 21,5; 25,31-46; M ¢ 10,14; 14,6-8; Lc
12,32; At 5,41; Rm 9,27; 2Cor 1,7;4,17; 6,10; 8,9; 1Ts 2,15; 1Tm 6,17; Gc 1,12; 2,5; 1Pt 2,19; Ap
2,9;21,4

1. Prima lettura. Il brano qui presentato, pur breve, ci offre una chiave importante per comprendere
il Vangelo odierno. Occorre perd capire di cosa si sta parlando. Sof 2,3 fa parte di una vibrante
esortazione alla conversione, iniziata in 2,1, per sfuggire al giudizio di Dio, indicato dalla triplice
ripetizione nei versetti 2 e 3 dell’espressione “ira del Signore”. I regni umani — non solo quelli che
circondano il regno (davidico) di Giuda e che gli sono ostili — ma anche lo stesso regno di Giuda,
stanno per soccombere davanti al giudizio di Dio. Chi potra mettersi in salvo saranno coloro che
smetteranno di confidare in tali regni, nei poteri umani, per cercare invece il Signore e la sua giusti-
zia: «Cercate il Signore voi tutti poveri/umili (anawim) della terra, che operate il Suo diritto. Cerca-
te glustizia, cercate povertd/umilta (anawah); forse sarete nascosti nel giorno dell’ira del Signore»
(v. 3). Dio fa un appello a diventare anawim, cercare ’anawah. 11 significato di cio si capisce con
I’atuto di 3,12: «Faro restare in mezzo a te un popolo umile e povero; e si rifugeranno nel nome del
Signorey». La condizione di anawah che Dio invita a cercare ¢ quella poverta, umilta, mitezza, che
consiste nell’abbandono in Dio, nel porre il proprio rifugio, la propria fiducia in Lui. L’anawah che
occorre cercare ¢ la “giustizia” di Dio, cio¢ ’adempimento della sua volonta (cfr. Mt 3,15; 6,33).
Questo atteggiamento si pone in netto contrasto con chi invece cerca la giustizia umana, cerca una
salvezza proveniente dalle realta umane, confidando nell’uomo, secondo quanto indicato in Ger
17,5-6: «Maledetto I'uomo che confida negli esseri umani e fa della carne (= le realta umane) la sua
forza ...». Le realtd umane non possono salvare; solo Dio lo pud. Questo ¢ il punto. Il “povero” ¢
dunque colui che rinuncia a confidare nelle sicurezze umane per cercare soltanto la salvezza che
viene da Dio; perché Dio verra «per salvare tutti gli anawim della terra» (Sal 76,10; cfr. Is 11,4)). I
regni umani, e coloro che vi appartengono, non possono salvare e sono destinati a subire I’““ira di
Dio”, il suo giudizio, quello che in fondo ¢ gia scritto nella natura delle realta creaturali che sono,
per forza di cose, destinate a scomparire. Chi non accoglie € non mette in atto questa chiamata a
conversione rimarra “incastrato” nei lacci delle sue false sicurezze e ne seguira il destino. Cosi alla
fine rimarra (soltanto) un resto (Sof 3,13), rimarra (soltanto) il popolo degli anawim.

2. Il Vangelo delle Beatitudini. Il brano di Vangelo odierno inaugura il primo lungo insegnamento
in Mt chiamato “discorso della montagna”, nel quale si presenta la retta interpretazione della Torah.
Occorre tenere sempre presente che 1’insegnamento di Gesu ¢ finalizzato a delucidare in cosa consi-
sta quel “regno dei cieli” che costituisce I’oggetto fondamentale della sua predicazione. Percio an-
che le beatitudini di Gesu si possono capire soltanto in relazione all’appartenenza al regno di Dio.
Gesu dichiara allora innanzitutto chi siano i beati, vale a dire coloro che avendo il giusto atteggia-
mento potranno accogliere la vera conoscenza della volonta di Dio, obbedendo alla quale si ¢ beati,
si € nella benedizione. Beati 1 poveri in spirito, gli afflitti, i miti, ecc. perché sono nel giusto atteg-
giamento per poter accogliere la rivelazione di Cristo ed entrare nel regno. Sono quelli che “cercano
il Signore”, che attendono Lui come loro re, loro salvatore. Percio il regno gia appartiene a loro («di
essi ¢ il regno dei cieli»: vv. 3.10), anche se non lo possiedono ancora. Il “Vangelo del regno” (Mt
4,23) ¢ per tutti, e tutti vi possono entrare. Di fatto perd non tutti lo accoglieranno. All’interno dello
stesso Israele non tutti faranno parte del regno, come si evince da testi tipo la parabola di Mt 22,1-
14.

SPUNTI DI OMELIA PER LA MESSA DOMENICALE DI DON MARCO CECCARELLI - WWW.DONMARCOCECCARELLI.IT



3. La particolarita delle beatitudini di Gesu.

- Nell’Antico Testamento si offrono spesso definizioni di cosa significhi “essere beato”. Cio equiva-
le pii 0 meno a quello che noi intendiamo per “essere felici”, avere cio¢ una esistenza piena, realiz-
zata. La beatitudine ¢ la felicita, qui e ora. E questa si raggiunge imparando a vivere bene, a vivere
secondo sapienza. La sapienza ¢ I’arte del vivere che rende I’'uomo felice. Aver imparato a vivere ¢
cio che permette di realizzare al massimo delle possibilita, nei limiti che I’esistenza umana comp or-
ta, la vita beata. E avere imparato a vivere significa, nella Scrittura, in definitiva vivere secondo la
volonta di Dio. L’idea di una beatitudine ultraterrena ¢ quasi assente nell’Antico Testamento. Non
cosi nell’insegnamento di Gesu. Da un lato egli identifica la vita beata con I’appartenenza al regno
dei cieli; e tale appartenenza si attua nel presente, nella vita terrena. I beati sono percio 1 figli del re-
gno (Mt 13,38), quelli cio¢ che appartengono ad esso. D’altro lato le beatitudini rimandano ad un
futuro. Nel regno di Dio si entra fin da ora, e farne parte ¢ gia essere nella beatitudine, perché gia si
sperimenta la sovranita di Dio sulla propria esistenza. E tuttavia esso avra il suo compimento in cie-
lo. Cosi le beatitudini costituiscono 1’inizio dei discorsi di Gesu e stanno in qualche modo in paral-
lelo con la conclusione dei suoi discorsi in Mt 25,31ss., dove si parla dei “benedetti dal Padre mio”
che prendono possesso del regno (v. 34), mentre 1 “maledetti” vengono esclusi (v. 41).

- Un’altra differenza rispetto all’Antico Testamento ¢ che le beatitudini di Gesu non sono primaria-
mente frutto di un impegno umano. Esse piu che un implicito comando ad essere qualcosa o a com-
portarsi in un certo modo, “fotografano” una situazione. Le beatitudini dicono “Beati i poveri”, non
“Dobbiamo essere poveri”. Nelle beatitudini non abbiamo imperativi, ma semp licemente la consta-
tazione di un dato di fatto. Gesu dice: Fra tutti coloro che sono venuti a me, beati coloro che sono in
questa situazione, poveri in spirito, afflitti, ecc., perché sono nella giusta condizione per accogliere
quello che 1o porto, cio¢ il regno dei cieli. Beati quelli che si trovano cosi, perché Dio sta con quelli
che hanno lo spirito abbattuto (Is 57,15), perché ai poveri ¢ predicata la buona notizia (Is 61,1) per-
ché gli afflitti stanno per essere consolati dalla presenza del Messia (Is 61,2-3), perché ai miti viene
data la terra (Sal 37,11), ecc. Vale a dire: Dio sta dalla parte di coloro che rimangono saldi nella
speranza delle promesse di Dio e non si volgono a cercare una soluzione umana alla loro condizione
di precarieta. Le beatitudini significano questo: Beati quelli che hanno continuato a sperare nelle
promesse di Dio, perché ora si stanno per realizzare (cfr. Dn 12,12: “Beato chi aspettera ...”). Con
Cristo ¢ arrivato il compimento delle speranze di Israele. Il regno dei cieli € un dono gratuito da par-
te di Dio.

- Tuttavia, anche se le Beatitudini non sono né un moralismo né un “comandamento”, si prestano
comunque ad un serio esame di coscienza. I valori ribaltati che esse presentano non possono non
costituire una chiamata a conversione (I’avvento del regno implica la chiamata a conversione). Se i0
ho sempre pensato che sono felici i1 ricchi, 1 potenti, quelli che si divertono, quelli che sanno farsi
giustizia, quelli che non sono perseguitati da nessuno, magari perché hanno amici influenti, e percio
ho impostato la vita secondo questi valori, ’avvento del regno mette in crisi questo stato di cose.
Davanti alle beatitudini, ma soprattutto davanti ai “beati” descritti dalle beatitudini, tutti sono chia-
mati a rivalutare la prospettiva del loro vivere morale. Tutti sono chiamati a cercare la condizione di
anawah, lo “spirito di abbandono in Dio”. Perché se non mi trovo nelle giuste condizioni per acco-
gliere il regno dei cieli rischio seriamente di rimanerne escluso (25,41ss.).

4. L’appartenenza al regno.

- Sebbene il regno dei cieli sia accessibile a tutti, tuttavia alcuni (molti o pochi?) ne rimangono fuo-
ri. I regno appare ai piu come qualcosa di non attraente. Il regno di Dio, la sua sapienza, i suoi va-
lori ribaltati, appaiono agli occhi del mondo come una stoltezza (seconda lettura). Ben piu attraenti
appaiono altre realta. Per questo ¢ inevitabile una separazione. Per quanto si voglia essere inclusivi,
la Rivelazione e la storia ci dicono che la Chiesa — quella Chiesa che non ¢ semplicemente la som-
ma di tutti 1 battezzati, ma I’insieme di coloro che veramente appartengono al regno dei cieli — ¢ e
sara sempre un resto. E questo perché pochi sono coloro che entrano per la via stretta che conduce
al regno (Mt 7,14). Abbiamo delle categorie che ci vengono dalla nostra formazione, dall’ambiente
in cui siamo cresciuti € viviamo; e attraverso tali categorie giudichiamo le cose, valutiamo la realta

SPUNTI DI OMELIA PER LA MESSA DOMENICALE DI DON MARCO CECCARELLI - WWW.DONMARCOCECCARELLI.IT



e prendiamo decisioni. E normalmente queste categorie non sono quelle di Dio. Per questo valutia-
mo anche le cose di Dio con le categorie nostre; e in base a queste categorie stimiamo che
I’appartenenza al regno non ¢ cosi conveniente. Per questo anche noi, alla luce delle beatitudini,
possiamo chiederci seriamente se apparteniamo al regno. Non chiunque dice “Signore, Signore”,
entrera nel regno dei cieli (Mt 7,21). Il regno dei cieli ¢ per quei poveri, quegli umili, quegli anawim
che “cercano prima di tutto il regno di Dio e la sua guustizia” (Mt 6,33) e, magari, vengono perse-
guitati proprio perché cercano tale giustizia (5,10).

5. In definitiva Gesu ¢ colui che incarna le beatitudini. Egli ¢ il povero per eccellenza, il “mite e
umile di cuore” (Mt 11,29). Egli ha mostrato cosa significhi porre la propria fiducia totalmente in
Dio. Egli non era “povero” nel senso di indigente. Egli era ricco, non gli mancava nulla. Ma «da
ricco che era si ¢ fatto povero per causa nostra» (2Cor 8,9). In cosa consiste quella “poverta”? Nel
non avere confidato in nulla — non solo nei poteri umani, ma neanche nei suoi divini — ma solo in
suo Padre. Anche se andava ai banchetti, entrava nelle case dei ricchi, mangiava con 1 peccatori, fa-
ceva festa, egli ¢ colui che davanti all’unzione della donna di Betania si rivela come il povero per
eccellenza (Mt 26,9-11) che sta per andare a soffrire una morte ingiusta, senza far ricorso ad una di-
fesa umana, ma ponendo tutta la sua speranza in Dio. I discepoli di Cristo sono coloro che seguono
le orme del povero (1Pt 2,21ss.). Anche se difficilmente entrera nel regno dei cieli chi ha ricchezze
(Mt 19,23), i ricchi di questo mondo, come doveva essere Matteo (Mt 9,9), come era Zaccheo (Lc
19,2.8), possono entrare nel regno, possono accogliere la salvezza accogliendo Cristo e rinunciando

a porre la propria fiducia nella ricchezza; «ai ricchi di questo mondo raccomanda ... di non porre la
speranza nell’incertezza delle ricchezze ma in Dio» (1Tm 6,17).

SPUNTI DI OMELIA PER LA MESSA DOMENICALE DI DON MARCO CECCARELLI - WWW.DONMARCOCECCARELLI.IT



